
61

מראי מקומות - יבמות

א וספק חלוצה לא גזרו בה רבנן .
פרש"י, לא גזור רבנן לאפוקה מספק. ודייק הרמב"ן, דלכתחלה 
תהי' אסורה לו מצד הספק חלוצה, ואף דאין איסור חלוצה לכהן 
אלא מדרבנן. והוסיף הרמב"ן, דאע"ג דבשאר ספק של דבריהם 
אפי' לכתחלה לקולא, הכא כיון דאיכא מעשה רבה, דהיינו שחלץ 
כ' לבאר הא  וכן  ולא צרתה.  לה בב"ד, לכן אין מתירין לא היא 
מדרבנן,  אלא  אינה  דזיקה  הגם  אסורה,  זקוקתו  אחות  דספק 
משום דכיון דחלץ לאידך, נראית כיבמה ומפרסמא מלתא בב"ד 
טובא, הלכך חיישינן שמא יאמרו אחות זקוקה מותרת לכתחלה. 
וע"ע בטור )אה"ע ז, כ( שכ' דכהן שבא על ספק חלוצה הרי זו ספק 
חללה והולד ספק חלל, ונותנים על הולד חומרי כהנים וחומרי 
י(  יט,  )איסורי ביאה  ישראלים. ותמה הב"ח, דהא מדברי הרמב"ם 
משמע דרק ודאי חלל של דבריהם הו"ל דין חלל, אבל חלל ספק 
של דבריהם לא ]וכ"כ הרמב"ם בפירוש באיסורי ביאה יז, ז - כהן 
שנשא ספק חלוצה... והיא כשרה וולדה כשר[. וכ' דלכאו' מקור 
לדברי הרמב"ם הוא מסוגיין, דאפי' אם הם כהנים אין מוציאין 
מידם, וודאי משמע לפ"ז דהולד כשר ]דק' לומר דאין מוציאין 
מידם אבל הולד פסול[. וכ' לחלק סוגיין ]והציור של הרמב"ם[ 
אבל  חלל,  כספק  הולד  דדין  אמרי'  בזנות  דרק  הטור,  מדברי 
)ולכאו' ק'  כשנשאת לא גזרו רבנן להוציאה, וממילא הולד כשר 
לחלק כן, דהא הפסול אין שייך כלל אם הי' בנישואין או ע"י זנות, וצ"ע(. וע' 

במשנה למלך )שם יז, ז( שהביא חילוק הב"ח וכ' שאין הדעת סובל 
אותו, וכ' דלכאו' יש ט"ס בדברי הטור.

א מצוה בגדול לייבם .
כ' הריטב"א דזהו דוקא כשהגדול הגון לה, אבל אם אינו הגון לה, 
וא' מן האחרים הגון, מצוה באחרים יותר ממנו. אבל למ"ד חליצה 
לחלוץ.  לו  מותר  לחלוץ  הגדול  רוצה  אם  יבום,  למצות  קודמת 
והוסיף דכל שיש לגדול אשה אחרת בזמן הזה, אין המצוה בו, 
וקטטה ומריבה איכא בבית, ודומה ליבם שאינו הגון כלפי אחיו.

א אתאי ג"ש, אפיקתי' מפשטי' לגמרי .
לה מרבו.  גמר  המת, דהכי  הבן על שם  לקרות  פרש"י, שאי"צ 
מנ"ל,  רבו  גם  דאל"כ  הוא,  הלמ"מ  ע"כ  הא  לנר,  הערוך  והעיר 
וא"כ למה צריך ג"ש, הא כבר יודע ממסורה מרבו להוציא קרא 
קרא  אוקמי'  במאי  יודעין  היינו  לא  הג"ש  דבלא  ותי'  מפשטי'. 
הגמ'  דמדברי  ואף  קאמר.  נחלה  דלענין  ילפי'  ומג"ש  למעשה, 
י"ל  מ"מ  מפשטי',  הקרא  להוציא  ילפי'  גופא  דמג"ש  משמע 

דכוונתו להג"ש עם ההלכתא דקרא דלא כפשוטו קאמר.

א ודלמא ה"ק להו רחמנא לב"ד, אמרו  .
לי' ליבם יקום על שם אחיו

הע' מ"ח(, מאיזה טעם שייך קריאת  כ"א,  )סי'  הק' הדברות משה 
השם להאב דוקא, הרי אם צריך לקרוא שם הבן על שם המת, 
יקראו אותו ב"ד בעצמן. ולכאו' משמע מכאן דבר חדש, שקריאת 
השם דאחרים אינו שם, אלא דוקא שם שיקרא לו האב, ותמוה 

לומר חידוש כזה. וגם אי"ז נוגע לדינא כלל, שהרי לענין כתיבת 
משם  אחר  שם  שהוא  אף  העולם,  לו  שקורין  בשם  תלוי  הגט 
שקרא לו אביו. וגם לענין תפלה, אף שלכתחלה יש לקרותו בשמו 
ושם אמו, אבל פשוט דאי"ז מעכב, דודאי כשיתפלל אף בשם 
שקורין לו אחרים נמי מהני, וצ"ע. וכ' דאולי כל זה הוא רק אליבא 
דאמת, דלא מצינו בתורה דין שהאב צריך לקרות לו שם, וע"ש 

עוד מש"כ בזה.

א אימא בכור לייבם פשוט לא לייבם .
העיר הערוך לנר, אם לא שייך יבום אלא אצל הבכור, א"כ מה 
שייך צרת צרה כלל, ולמה צריכין דרשה למעט צרת צרה מיבום. 
וכ' דאה"נ, אם היינו אומרים דרק בכור מייבם, ודאי היינו צריכין 
לדרוש הא דלצרור לכדר"ש, וכמו שהגמ' לעיל )ח:( פי' לדעת רבי.

א ההוא לא מצית אמרת, דיבום בנחלה  .
תלה רחמנא, ונחלה מן האב

פרש"י, וממילא בכור הנוטל פי שנים, הוא דמייבם, אבל בכור 
לאם, לא. והק' הריטב"א, היכי משמע הכי, הא לא תלה רחמנא 
בנחלה אלא לומר שהאחים צריכים להיות ראויים לנחול זה את 
זה, ועדיין יכולין לומר דצריכין להיות אחים מן האב, והמייבם 
הוא בכור או מן האב או מן האם. ותי' דכיון דהתורה הקפידה 
שיהא ראוי' לנחלה, ואי"צ להיות אחים מן האם כלל, א"כ שפיר 
י"ל דהכל תלוי בהאב, וכשהתורה כ' בכור, בכור מן האב הוא )ויש 

לעי' אם כוונתו ליישב גם פרש"י בזה, ע' ברשב"א, וצ"ע(.

א הא מיעט רחמנא א"א שלא הי' בעולמו .
פרש"י, הכא גבי תרי אחין כתי' מיעוט לא"א שלא הי' בעולמו, 
אלמא דמית גדול, ותו ליכא בכור. והק' הרמב"ן, מהכ"ת דמיירי 
במית גדול, דלמא מית קטן, ואם לא מיעטה התורה א"א שלא 
הי' בעולמו, ה"א דאם מת קטן, ויש בכור לפנינו, דאם אח"כ נולד 
אח, יכול לייבם, קמ"ל קרא. וע"ש מה שצידד ליישב פרש"י, וכ' 
וא'  בב' אחין,  פי' דקרא משמע דמיירי רק  דאינו מחוור. אלא 
מהן הוא הנולד, אלמא דבעצם הי' שייך יבום אצל הנולד, אם 
לא מיעטה התורה, אף שאין כאן בכור. וע"ש עוד מש"כ בשם 

הרב אב ב"ד.

א לא רצה, הולכין אצל אחיו הקטן .
פרש"י, דהיינו קטן הימנו, וגדול משאר אחיו. וע' ברשב"א שהביא 
דדעת הרמב"ם הוא שאם הגדול לא רצה, אז כל האחים שוים, 
אבל הראב"ד חולק עליו, וס"ל דהולכין אצל הגדול אחר הגדול 
וקטן הימנו, וע"ש שכ' דתלוי בגירסת הגמ'. וכ' הרשב"א דהמחוור 
כרש"י והראב"ד, דלפי הרמב"ם, ע"כ קו' הגמ' היא מהא דתני 
אביי קשישא לשון "בגדול", והא זהו גם לשון המשנה, ומה עדיף 
אביי קשישא ]ואם יכולין לדחות דגדול דמתני' היינו בכור, א"כ 
יכולין לדחות גם הא דתני אביי קשישא[, אבל לפי רש"י והראב"ד 
א"ש, דהקו' היא מהא דחוזרין אחר הגדול אפי' אם אינו הבכור.

כד.


